
 

 

 

 

 

 

 

Volume  
Nomor   
Terbit     
e-ISSN  

 

: 6  

: 2 
: 31/12/2025 
: 2985-5233 

 

 
Rekonstruksi Filosofis… 

203 

 

REKONSTRUKSI FILOSOFIS HAKIKAT EVALUASI DALAM PENDIDIKAN 
ISLAM: TINJAUAN METODOLOGI TARBIYAH 

 
Faridatus Shofiyah1, Syaifuddin Zuhri2, Rahma Nurwahyuningsih3  

 
12Institut Agama Islam Al Muhammad Cepu 

2Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta 
faridaovi7@gmail.com rahmaningsih187@gmail.com 

 

ABSTRAK  
Praktik evaluasi dalam Pendidikan Islam saat ini mengalami reduksi makna, terjebak pada 
pengukuran kognitif-materialistis dan mengabaikan dimensi spiritual. Penelitian ini bertujuan 
merekonstruksi hakikat evaluasi pendidikan dengan mengintegrasikan kembali prinsip-prinsip 
metodologi Tarbiyah. Melalui studi kepustakaan analitis-kritis terhadap literatur turats dan 
kontemporer, penelitian ini menemukan bahwa evaluasi dalam Islam bukan sekadar alat ukur 
capaian akademik, melainkan mekanisme muhasabah (introspeksi) untuk mengukur integritas nafs. 
Rekonstruksi ini mengubah orientasi evaluasi dari judgement (penghakiman) semata menjadi 
instrumen tazkiyah (penyucian diri) yang berbasis pada keadilan Rabbaniyah. Implikasi teoretisnya 
menegaskan bahwa evaluasi harus bersifat komprehensif, menyatukan aspek kognitif, afektif, dan 
psikomotorik dalam bingkai Tauhid, guna melahirkan peserta didik yang tidak hanya cerdas secara 
intelektual tetapi juga memiliki akuntabilitas ukhrawi. 
Kata Kunci: Rekonstruksi Filosofis, Metodologi Tarbiyah, Pendidikan Islam Holistik 
 

ABSTRACK 
Evaluation practices in Islamic Education currently suffer from reductionism, often confined to cognitive-
materialistic measurements while neglecting spiritual dimensions. This study aims to reconstruct the essence of 
educational evaluation by reintegrating the principles of Tarbiyah methodology. Through an analytical-critical 
library research of classical (turats) and contemporary literature, this research finds that evaluation in Islam is 
not merely a tool to measure academic achievement, but a mechanism of muhasabah (introspection) to assess the 
integrity of the nafs (self). This reconstruction shifts the orientation of evaluation from mere judgment to an 
instrument of tazkiyah (self-purification) grounded in Divine (Rabbani) justice. The theoretical implication 
asserts that evaluation must be comprehensive—unifying cognitive, affective, and psychomotor aspects within 
the framework of Tawhid—to produce students who are not only intellectually intelligent but also possess 
eschatological (ukhrawi) accountability. 
Keywords: Philosophical Reconstruction, Tarbiyah Methodology, Holistic Islamic Education. 

 
 

 
A. PENDAHULUAN 

 Dalam diskursus pendidikan kontemporer, asesmen kinerja menempati posisi 

strategis sebagai jantung dari sistem penjaminan mutu. Khususnya dalam konteks 

Pendidikan Islam (Tarbiyah), urgensi asesmen melampaui sekadar fungsi teknis pengukuran 

capaian kognitif. Ia menuntut peran yang lebih luas sebagai instrumen evaluasi sistemik 

mailto:faridaovi7@gmail.com
mailto:rahmaningsih187@gmail.com


 

 

 

 

 

 

 

Volume  
Nomor   
Terbit     
e-ISSN  

 

: 6  

: 2 
: 31/12/2025 
: 2985-5233 

 

 
Rekonstruksi Filosofis… 

205 

yang holistik, mencakup validasi terhadap kurikulum, metodologi pengajaran, hingga 

ekosistem belajar yang mendukung (Kusmanto et al. 2025; Rahayu 2021). Oleh karena itu, 

paradigma evaluasi dalam Pendidikan Islam tidak dapat disamakan sepenuhnya dengan 

sekularisme pendidikan umum; ia memerlukan kerangka asesmen yang mampu 

mengintegrasikan akuntabilitas dimensi duniawi (profesionalitas) dengan dimensi ukhrawi 

(spiritualitas) sebagai satu kesatuan yang tak terpisahkan (Habibi and Nugroho 2020).  

 Secara filosofis, landasan evaluasi dalam Islam berakar kuat pada konsep teologis 

mengenai introspeksi (muhasabah) dan pertanggungjawaban personal (mas’uliyyah) (Dini 

Pepilina et al. 2022). Imperatif ini termaktub secara eksplisit dalam Al-Qur'an Surah Al-

Hasyr ayat 18, yang memerintahkan setiap individu untuk meninjau kembali amal 

perbuatannya sebagai bekal masa depan. Dalam tafsir kependidikan, ayat ini menegaskan 

bahwa hakikat evaluasi adalah proses muhasabah mendalam untuk mengukur tidak hanya 

transfer pengetahuan (transfer of knowledge), tetapi juga transformasi karakter dan moral 

peserta didik (Sujana 2005). Evaluasi, dalam pandangan ini, adalah mekanisme kontrol 

untuk memastikan integritas nafs (diri) tetap berada pada jalur fitrah. 

Namun, realitas empiris di lapangan menunjukkan adanya disparitas yang tajam 

antara idealitas filosofis tersebut dengan praktik di institusi pendidikan Islam. Evaluasi 

sering kali mengalami reduksi makna yang serius; terjebak pada hegemoni angka dan 

formalisme administratif. Proses asesmen cenderung didominasi oleh pendekatan sumatif 

dan instrumen berbasis kertas (paper-based test) yang positivistik, sehingga gagal memotret 

kedalaman integritas afektif-spiritual yang sejatinya merupakan core value dari pendidikan 

agama. Fenomena ini menandakan adanya krisis orientasi, di mana evaluasi berhenti pada 

kulit luar kognisi dan gagal menyentuh substansi pendidikan karakter. 

Kesenjangan filosofis dan metodologis ini mengakibatkan prinsip-prinsip 

fundamental metodologi Tarbiyah, seperti keseimbangan (tawazun), keadilan (‘adalah), dan 

kesinambungan (istiqamah), belum terinternalisasi secara utuh dalam desain asesmen 

modern. Padahal, prinsip-prinsip ini menuntut kerangka penilaian yang objektif dan 

komprehensif, yang mampu melacak perkembangan peserta didik secara utuh (kaffah) (Mujib 



 

 

 

 

 

 

 

Volume  
Nomor   
Terbit     
e-ISSN  

 

: 6  

: 2 
: 31/12/2025 
: 2985-5233 

 

 
Rekonstruksi Filosofis… 

206 

2006). Sekalipun variasi instrumen non-tes seperti observasi dan penilaian proyek mulai 

diterapkan, tanpa landasan filosofis yang kokoh, upaya tersebut sering kali berakhir sebagai 

rutinitas ceklis administratif tanpa makna (Nizar 2013). 

 Berangkat dari problematika tersebut, penelitian ini memiliki urgensi akademik untuk 

melakukan rekonstruksi filosofis terhadap hakikat evaluasi dalam Pendidikan Islam. Melalui 

tinjauan kritis terhadap metodologi Tarbiyah, penelitian ini bertujuan untuk 

mendekonstruksi praktik evaluasi yang reduksionis dan menawarkan kerangka konseptual 

baru yang memposisikan evaluasi sebagai cerminan nilai Tauhid (Habibi et al. 2025). 

Kontribusi teoretis dari studi ini diharapkan dapat memberikan basis yang kokoh bagi 

pengembangan instrumen evaluasi yang tidak hanya valid secara psikometrik dalam 

mengukur kecerdasan intelektual, tetapi juga autentik dalam menilai pembentukan akhlak 

mulia, selaras dengan tujuan akhir pendidikan Islam (Daradjat 1995). 

 
METODE  

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan 

(Library Research) yang bersifat filosofis-konseptual (Moleong 2019; Muhadjir 1996). 

Pemilihan desain ini didasarkan pada karakteristik objek formal penelitian yang berfokus 

pada eksplorasi ide, konsep, dan landasan teoretis mengenai hakikat evaluasi pendidikan 

yang bersifat abstrak serta melampaui data empiris-kuantitatif. Pendekatan ini diarahkan 

untuk melakukan pembacaan ulang (re-reading) secara mendalam guna menemukan struktur 

ontologis dan aksiologis evaluasi dalam perspektif Islam. Basis data penelitian 

diklasifikasikan ke dalam dua kategori hierarkis, yaitu sumber primer dan sekunder. Sumber 

primer meliputi naskah-naskah otoritatif (authoritative texts) yang menjadi landasan normatif, 

seperti ayat-ayat Al-Qur'an dan Hadits yang memuat terminologi kunci evaluasi (misalnya: 

hisab, bala’, fitnah, dan nazhara), kitab-kitab turats klasik, serta karya pemikir pendidikan 

Islam kontemporer yang relevan. Sementara itu, sumber sekunder mencakup artikel jurnal 

nasional terakreditasi dan internasional bereputasi, serta literatur mutakhir yang membahas 

teori evaluasi modern dan metodologi Tarbiyah (Hasan 2014). 



 

 

 

 

 

 

 

Volume  
Nomor   
Terbit     
e-ISSN  

 

: 6  

: 2 
: 31/12/2025 
: 2985-5233 

 

 
Rekonstruksi Filosofis… 

207 

 Proses pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan pendekatan 

symbolic content identification, di mana peneliti menelusuri penanda-penanda simbolik 

(signifiers) dalam literatur yang mengindikasikan konsep akuntabilitas dan introspeksi. 

Untuk mencapai tujuan rekonstruksi filosofis, data yang terkumpul dianalisis menggunakan 

perpaduan antara Analisis Konten (Content Analysis) dan Hermeneutika Filosofis melalui tiga 

tahapan dialektis (Rame 2014). Tahap pertama adalah reduksi dan kategorisasi konsep untuk 

memilah kata kunci esensial seperti tawazun, muhasabah, dan ‘adalah. Tahap kedua berupa 

interpretasi analitis-kritis, di mana peneliti melakukan komparasi dan sintesis antara teks 

klasik dengan teori evaluasi modern untuk menemukan celah filosofis. Analisis ini bermuara 

pada tahap rekonstruksi filosofis, yakni penyusunan kembali serpihan konsep menjadi 

kerangka teoretis baru yang utuh. Kerangka ini memposisikan evaluasi sebagai derivasi dari 

nilai Tauhid yang mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan spiritual, sehingga 

menghasilkan temuan yang tidak hanya valid secara metodologis tetapi juga akuntabel 

secara teologis (ukhrawi) (Wahyudi 2020). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

A. Kritik terhadap Reduksi Evaluasi dalam Pendidikan Islam 

Analisis terhadap praksis pendidikan Islam kontemporer menunjukkan adanya 

distorsi fundamental pada hakikat evaluasi. Secara normatif, evaluasi dalam Tarbiyah 

seharusnya bersifat integratif, menilai kesatuan aspek ‘Aql (kognitif), Qalb (spiritual), dan 

Amal (psikomotorik) untuk mencapai kebahagiaan duniawi dan ukhrawi (Nizar 2013; Sayaka 

et al. 2025). Namun, temuan menunjukkan terjadinya reduksi epistemologis di mana 

evaluasi disederhanakan menjadi rutinitas pengukuran angka-angka akademik yang 

positivistik. Fenomena ini mengindikasikan bahwa prinsip Tarbiyah yang holistik telah 

tergeser oleh formalisme administratif yang gagal memotret integritas moral peserta didik 

(Nuha 2025). 

Implikasi dari reduksi ini adalah terjadinya kesenjangan filosofis. Cita-cita 

pembentukan Insan Kāmil (manusia paripurna) menjadi utopis karena sistem asesmen yang 

berlaku tidak didesain untuk mengukur kesalehan atau akhlakul karimah. Prinsip 

keseimbangan (Tawāzun) terabaikan ketika bobot penilaian afektif-spiritual hanya sekadar 

pelengkap administratif (checklist) tanpa instrumen yang autentik (Sidik et al. 2021). 

Akibatnya, asas keadilan (‘Adālah) dalam pendidikan tercederai, karena peserta didik dinilai 



 

 

 

 

 

 

 

Volume  
Nomor   
Terbit     
e-ISSN  

 

: 6  

: 2 
: 31/12/2025 
: 2985-5233 

 

 
Rekonstruksi Filosofis… 

208 

secara parsial, mengabaikan potensi ruhiyah yang justru menjadi pembeda utama 

pendidikan Islam (Nata, 2005). 

B. Metodologi Tarbiyah: Muhasabah sebagai Basis Epistemologi 

Untuk mengatasi krisis reduksi di atas, penelitian ini menegaskan bahwa solusi tidak 

dapat ditemukan pada adopsi teori evaluasi sekuler semata, melainkan harus kembali pada 

metodologi Tarbiyah. Berbeda dengan pendidikan umum, Tarbiyah adalah proses 

pemeliharaan fitrah yang berkelanjutan (continuous improvement), yang menuntut evaluasi 

bukan sebagai vonis akhir, melainkan sebagai sarana pembinaan (Islaḥ). Dalam kerangka ini, 

konsep Muhāsabah (introspeksi/akuntabilitas diri) ditemukan sebagai basis epistemologi 

yang paling relevan untuk merekonstruksi evaluasi. 

Muhāsabah, sebagaimana disarikan dari QS. Al-Hasyr: 18, mentransformasi paradigma 

evaluasi dari sekadar "audit eksternal" oleh guru menjadi "kesadaran internal" peserta didik 

akan pertanggungjawaban di hadapan Ilahi (Abdullah & Panjaitan, 2023). Jika evaluasi 

konvensional berhenti pada nilai rapor, metodologi Tarbiyah melalui Muhāsabah menjadikan 

evaluasi sebagai alat kendali diri (self-control) untuk memastikan sinkronisasi antara ilmu 

yang dipelajari dengan amal yang diperbuat. Ini memberikan landasan bahwa validitas 

evaluasi Islam tidak hanya ditentukan oleh standar psikometrik, tetapi juga oleh 

kemampuannya memicu kesadaran transendental (Sawaluddin, 2018). 

 
C. Rekonstruksi Filosofis: Paradigma Evaluasi Berbasis Tauhid 

Berdasarkan kritik reduksi dan landasan metodologi Tarbiyah di atas, penelitian ini 

merumuskan kerangka Rekonstruksi Filosofis Hakikat Evaluasi yang mencakup tiga 

dimensi fundamental: Ontologi, Teleologi, dan Aksiologi. Bagian ini merupakan sintesis 

temuan yang mendefinisikan ulang posisi evaluasi dalam pendidikan Islam. 

1. Rekonstruksi Ontologis: Hakikat Evaluasi sebagai Ujian Integritas (Bala’) 

Secara ontologis, penelitian ini merekonstruksi hakikat evaluasi dengan menariknya 

keluar dari sekadar definisi teknis pengukuran capaian belajar, menuju pemaknaan yang 

lebih transendental sebagai manifestasi ujian kehidupan (Bala’ atau Fitnah) dalam skala 

mikro pendidikan. Dalam perspektif ini, momen evaluasi di ruang kelas dipandang sebagai 



 

 

 

 

 

 

 

Volume  
Nomor   
Terbit     
e-ISSN  

 

: 6  

: 2 
: 31/12/2025 
: 2985-5233 

 

 
Rekonstruksi Filosofis… 

209 

simulasi dari mekanisme ujian Ilahi yang bertujuan untuk menyingkap kualitas asli 

seseorang. Konsep Bala’ dalam terminologi Al-Qur'an tidak dimaknai sebagai penderitaan, 

melainkan sebagai mekanisme seleksi alamiah dan spiritual untuk menguji ketangguhan 

iman serta ilmu. Oleh karena itu, status ontologis sebuah ujian atau asesmen mengalami 

elevasi; ia bukan lagi sekadar rutinitas administratif untuk mengisi rapor, melainkan sebuah 

proses sakral untuk memvalidasi apakah ilmu yang telah diterima peserta didik mampu 

bertahan ketika dihadapkan pada tantangan integritas dan kejujuran. 

Implikasi dari pergeseran ontologis ini secara fundamental mengubah objek yang 

dievaluasi. Dalam paradigma baru ini, fokus penilaian tidak lagi berhenti pada lembar 

jawaban atau skor kognitif semata, melainkan menembus hingga ke kedalaman integritas 

nafs (jiwa) peserta didik secara menyeluruh. Hakikat evaluasi adalah proses pembuktian 

kualitas taqwa, di mana aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik dinilai sebagai satu 

kesatuan organik yang tak terpisahkan (organic unity), sebagaimana ditegaskan oleh 

Wahyudi (2020). Temuan ini secara tegas menolak dikotomi antara ilmu umum dan ilmu 

agama dalam penilaian; sebaliknya, ia memandang bahwa kecerdasan intelektual tanpa 

kejujuran moral adalah kecacatan ontologis. Setiap prestasi akademik, dengan demikian, 

diposisikan sebagai amanah; sebuah titipan Tuhan yang harus dipertanggungjawabkan 

bukan hanya kebenarannya secara ilmiah, tetapi juga integritasnya secara etis. 

 
2. Rekonstruksi Teleologis: Orientasi Akuntabilitas Ukhrawi 

Secara teleologis, rekonstruksi ini menawarkan pergeseran paradigma yang radikal 

dalam menetapkan tujuan akhir penilaian, yakni bergerak dari short-term academic 

achievement (capaian akademik jangka pendek) menuju long-term ukhrawi accountability 

(akuntabilitas akhirat jangka panjang). Dalam sistem pendidikan konvensional, evaluasi 

sering kali terhenti pada fungsi pragmatis sebagai alat seleksi kelulusan, penentu strata 

sosial, atau pemenuhan standar administratif semata. Namun, dalam kerangka pendidikan 

Islam yang direkonstruksi, tujuan evaluasi melampaui batas-batas material tersebut. Ia 

bertujuan untuk melakukan validasi substantif terhadap output pendidikan: mengukur 

sejauh mana transfer ilmu pengetahuan telah berhasil bertransformasi menjadi internalisasi 



 

 

 

 

 

 

 

Volume  
Nomor   
Terbit     
e-ISSN  

 

: 6  

: 2 
: 31/12/2025 
: 2985-5233 

 

 
Rekonstruksi Filosofis… 

210 

nilai atau akhlakul karimah (Hasan 2014). Artinya, keberhasilan pendidikan tidak lagi 

didefinisikan oleh tingginya angka kognitif, melainkan oleh seberapa kuat ilmu tersebut 

membentuk karakter peserta didik yang saleh dan beradab. 

Lebih jauh, rekonstruksi ini memposisikan evaluasi memiliki fungsi ganda (dual 

function) yang integratif. Di satu sisi, ia berfungsi secara horizontal sebagai mekanisme 

umpan balik (feedback loop) yang kritis untuk perbaikan kurikulum dan strategi pembelajaran 

di dunia. Di sisi lain, dan yang lebih esensial, ia berfungsi secara vertikal sebagai simulasi 

awal dari pertanggungjawaban amal di akhirat, sebagaimana diisyaratkan dalam spirit QS. 

Al-Alaq ayat 1-5 tentang kewajiban membaca (belajar) atas nama Tuhan. Dengan demikian, 

desain sistem evaluasi tidak boleh sekadar berorientasi pada pencapaian prestise akademik 

atau kompetisi ranking antar siswa. Sebaliknya, sistem tersebut harus dirancang secara 

filosofis untuk memfasilitasi peserta didik mencapai derajat kemuliaan di sisi Allah, 

menjadikan setiap momen ujian sebagai latihan kesadaran bahwa setiap ilmu yang diperoleh 

menuntut pertanggungjawaban moral di hadapan Sang Pencipta. 

 
3. Rekonstruksi Aksiologis: Derivasi Nilai dalam Prinsip Evaluasi 

Secara aksiologis, penelitian ini melakukan derivasi ulang terhadap nilai-nilai dasar 

evaluasi, memastikan bahwa setiap prinsip teknis yang diterapkan bernafaskan Tauhid dan 

tidak bebas nilai (value-free). Dalam kerangka ini, prinsip Keadilan (‘Adālah) mengalami 

redefinisi yang mendalam; ia tidak lagi dimaknai secara dangkal sebagai pemberian soal 

yang sama untuk semua siswa (egalitarianisme formal), melainkan dimaknai sebagai 

proporsionalitas dalam menempatkan potensi manusia. Keadilan dalam evaluasi Islam 

menuntut adanya pemberian bobot yang seimbang antara kecerdasan akal (cognitive mastery) 

dan kebersihan hati (spiritual purity). Menilai peserta didik semata-mata dari kemampuan 

menghafal teks, sambil mengabaikan kesalehan perilaku mereka, dianggap sebagai bentuk 

kedzaliman metodologis (Kusmanto et al. 2024). Oleh karena itu, instrumen evaluasi harus 

mampu menangkap dimensi esoteris siswa, memastikan bahwa mereka yang unggul secara 

akhlak mendapatkan apresiasi yang setara dengan mereka yang unggul secara akademik. 



 

 

 

 

 

 

 

Volume  
Nomor   
Terbit     
e-ISSN  

 

: 6  

: 2 
: 31/12/2025 
: 2985-5233 

 

 
Rekonstruksi Filosofis… 

211 

Selanjutnya, dimensi aksiologis ini dimanifestasikan melalui prinsip Kejujuran 

(Siddiq) dan Kesinambungan (Istiqamah) yang membingkai etika pelaksanaan evaluasi. 

Prinsip Siddiq menuntut transparansi hasil bukan sebagai ajang untuk mempermalukan atau 

menghakimi kekurangan siswa, melainkan sebagai mekanisme tabayyun (klarifikasi) dan 

bahan introspeksi kolektif antara pendidik dan peserta didik (Wahyudi, 2020). Evaluasi 

menjadi ruang dialogis yang jujur untuk memetakan kelemahan diri demi perbaikan. 

Sementara itu, prinsip Istiqamah menegaskan bahwa pendidikan dan evaluasinya adalah 

proses sepanjang hayat (long-life evaluation). Evaluasi tidak boleh bersifat insidental atau 

terputus-putus, melainkan harus konsisten mengawal pertumbuhan peserta didik, 

memastikan bahwa grafik perkembangan moral siswa terus menanjak seiring dengan 

bertambahnya volume keilmuan mereka (Hasan, 2014). 

 
KESIMPULAN  

Penelitian ini menyimpulkan bahwa hakikat evaluasi dalam Pendidikan Islam tidak 

dapat direduksi sekadar sebagai instrumen teknis pengukuran capaian akademik, melainkan 

harus dipahami sebagai mekanisme Muhasabah sistemik yang berakar pada metodologi 

Tarbiyah. Melalui rekonstruksi filosofis yang dilakukan, studi ini menetapkan pergeseran 

paradigma evaluasi dalam tiga dimensi fundamental: secara ontologis, evaluasi diposisikan 

sebagai manifestasi ujian integritas (Bala’) yang menyatukan dimensi kognitif, afektif, dan 

psikomotorik dalam satu kesatuan organik; secara teleologis, orientasi penilaian melampaui 

validasi kelulusan duniawi menuju akuntabilitas ukhrawi; dan secara aksiologis, prinsip-

prinsip evaluasi seperti keadilan (‘adalah) dan kejujuran (siddiq) dimaknai ulang sebagai 

instrumen untuk menyeimbangkan kecerdasan akal dengan kebersihan hati. 

Implikasi teoretis dari rekonstruksi ini menuntut transformasi sistem asesmen 

pendidikan Islam dari pola yang bersifat menghakimi (judgemental) menjadi membina 

(transformasional). Sistem evaluasi berbasis Tauhid harus dirancang untuk memotret profil 

peserta didik secara utuh (kaffah), di mana setiap angka prestasi akademik harus 

terkonfirmasi oleh indikator kesalehan spiritual dan sosial. Dengan demikian, evaluasi 

berfungsi strategis sebagai wahana internalisasi nilai dan introspeksi diri, memastikan 



 

 

 

 

 

 

 

Volume  
Nomor   
Terbit     
e-ISSN  

 

: 6  

: 2 
: 31/12/2025 
: 2985-5233 

 

 
Rekonstruksi Filosofis… 

212 

lahirnya generasi Insan Kāmil yang tidak hanya kompeten secara profesional, tetapi juga 

memiliki integritas moral yang kokoh sebagai wujud pertanggungjawaban kepada Allah 

SWT. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Daradjat, Zakiyah. 1995. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 
Dini Pepilina et al. 2022. “ANALISIS PEMIKIRAN IKHWAN AL-SHAFA DAN 

RELEVANSINYA DENGAN PENDIDIKAN DI INDONESIA.” JIT: Jurnal Ilmu Tarbiyah 
1(1 SE-Terbitan):11–22. doi: 10.5717/jit.v1i1. 

Habibi, Rohim et al. 2025. “Transformative Social Spirituality Among Santri Gobal Gabul: An 
Ibn Khaldunian Study Of Hidden Curriculum.” Jurnal El-Tarbawi 18(2):347–367. doi: 
10.20885/tarbawi.vol18.iss2.art8. 

Habibi, Rohim, and Widiyatmoko Agus Nugroho. 2020. “Pendidikan Etika Lingkungan 
Dalam Kultur Sekolah Dasar Berbasis Agama Dan Alam.” Ibriez Jurnal Kependidikan 
Dasar Islam Berbasis Sains 5(2):254–68. doi: https://doi.org/10.21154/ibriez.v5i2.107. 

Hasan, A. 2014. Evaluasi Pendidikan Islam: Konsep Dan Implementasi. Jakarta: Rajawali Press. 
Kusmanto, Adi et al. 2024. “MENUMBUHKAN KEDISIPLINAN MELALUI PENERAPAN 

REWARD AND PUNISHMENT DALAM KULTUR SEKOLAH PESANTREN.” Tarbiyah: 
Jurnal Pendidikan Agama Islam 3(1):40–54. 

Kusmanto, Adi et al. 2025. Dasar-Dasar Pendidikan. I. Blora: Meta Nusantara. 
Moleong, Lexy J. 2019. Metodologi Penelitian Kualitatif. Jakarta: Rosda Karya. 
Muhadjir, Noeng. 1996. Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Rake Sarasin. 
Mujib, Abdul. 2006. Hakikat Evaluasi Dalam Perspektif Filsafat Ilmu Pendidikan. Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada. 
Nizar, Syamsul. 2013. Filsafat Pendidikan Islam Pendekatan Historis, Teoritis, Dan Praktis. 

Jakarta: Ciputat Press. 
Nuha, Farahah Kamilatun. 2025. “The Role of Teachers in Shaping Islamic Education Values 

in Elementary Schools Theory: Social Construction Peter L Berger.” International Journal 
of Basic Educational Research 2(1):15–20. doi: 10.14421/ijber.v2i1.8157. 

Rahayu, Fitriani. 2021. “Substansi Evaluasi Pendidikan Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” 
Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan Islam 13(2):95–104. 

Rame, Gustaf R. 2014. “HERMENEUTIKA FENOMENOLOGIS PAUL RICOEUR.” Missio 
Ecclesiae 3(1):1–16. doi: 10.52157/me.v3i1.33. 

Sayaka, L. S. I. et al. 2025. “Moderation In The Qur’an: Building Pluralism Through The 
Principle Of Wasatiyyah (Case Study Of Surah Al-Hujurat 49: 13).” … Jurnal Pemikiran 
Dan …. 

Sidik, S. J. et al. 2021. “Nilai-Nilai Keimanan Dalam Pemikiran Sejarah Ibnu Khaldun Pada 
Kitab Al-Muqaddimah.” Tawazun: Jurnal Pendidikan Islam. 

Sujana, Nana. 2005. Hakikat Dan Pentingnya Evaluasi Dalam Pendidikan Islam. Bandung: 
Minorrahman Press. 



 

 

 

 

 

 

 

Volume  
Nomor   
Terbit     
e-ISSN  

 

: 6  

: 2 
: 31/12/2025 
: 2985-5233 

 

 
Rekonstruksi Filosofis… 

213 

Wahyudi, I. 2020. Evaluasi Pembelajaran Dalam Perspektif Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka 
Setia. 

 
 


