Volume 16
Nomor -2
Terbit :31/12/2025

(SSN - 26855943 wial Peadidiban Agama Yolam e-ISSN : 2985-5233

REKONSTRUKSI FILOSOFIS HAKIKAT EVALUASI DALAM PENDIDIKAN
ISLAM: TINJAUAN METODOLOGI TARBIYAH

Faridatus Shofiyah?, Syaifuddin Zuhri2, Rahma Nurwahyuningsih3
2Institut Agama Islam Al Muhammad Cepu

2Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta
faridaovi7@gmail.com rahmaningsih187@gmail.com

ABSTRAK

Praktik evaluasi dalam Pendidikan Islam saat ini mengalami reduksi makna, terjebak pada
pengukuran kognitif-materialistis dan mengabaikan dimensi spiritual. Penelitian ini bertujuan
merekonstruksi hakikat evaluasi pendidikan dengan mengintegrasikan kembali prinsip-prinsip
metodologi Tarbiyah. Melalui studi kepustakaan analitis-kritis terhadap literatur turats dan
kontemporer, penelitian ini menemukan bahwa evaluasi dalam Islam bukan sekadar alat ukur
capaian akademik, melainkan mekanisme muhasabah (introspeksi) untuk mengukur integritas nafs.
Rekonstruksi ini mengubah orientasi evaluasi dari judgement (penghakiman) semata menjadi
instrumen tazkiyah (penyucian diri) yang berbasis pada keadilan Rabbaniyah. Implikasi teoretisnya
menegaskan bahwa evaluasi harus bersifat komprehensif, menyatukan aspek kognitif, afektif, dan
psikomotorik dalam bingkai Tauhid, guna melahirkan peserta didik yang tidak hanya cerdas secara
intelektual tetapi juga memiliki akuntabilitas ukhrawi.

Kata Kunci: Rekonstruksi Filosofis, Metodologi Tarbiyah, Pendidikan Islam Holistik

ABSTRACK

Evaluation practices in Islamic Education currently suffer from reductionism, often confined to cognitive-
materialistic measurements while neglecting spiritual dimensions. This study aims to reconstruct the essence of
educational evaluation by reintegrating the principles of Tarbiyah methodology. Through an analytical-critical
library research of classical (turats) and contemporary literature, this research finds that evaluation in Islam is
not merely a tool to measure academic achievement, but a mechanism of muhasabah (introspection) to assess the
integrity of the nafs (self). This reconstruction shifts the orientation of evaluation from mere judgment to an
instrument of tazkiyah (self-purification) grounded in Divine (Rabbani) justice. The theoretical implication
asserts that evaluation must be comprehensive — unifying cognitive, affective, and psychomotor aspects within
the framework of Tawhid — to produce students who are not only intellectually intelligent but also possess
eschatological (ukhrawi) accountability.

Keywords: Philosophical Reconstruction, Tarbiyah Methodology, Holistic Islamic Education.

A.PENDAHULUAN

Dalam diskursus pendidikan kontemporer, asesmen kinerja menempati posisi
strategis sebagai jantung dari sistem penjaminan mutu. Khususnya dalam konteks
Pendidikan Islam (Tarbiyah), urgensi asesmen melampaui sekadar fungsi teknis pengukuran

capaian kognitif. ]a menuntut peran yang lebih luas sebagai instrumen evaluasi sistemik

Rekonstruksi Filosofis. ..
203


mailto:faridaovi7@gmail.com
mailto:rahmaningsih187@gmail.com

Volume 16
Nomor -2
Terbit :31/12/2025

ISSN - 2G85.52" “'l‘t(lf p(«%({(({((dﬂ 464(’(44(1 7’(({0}( e-ISSN :2985'5233

yang holistik, mencakup validasi terhadap kurikulum, metodologi pengajaran, hingga
ekosistem belajar yang mendukung (Kusmanto et al. 2025; Rahayu 2021). Oleh karena itu,
paradigma evaluasi dalam Pendidikan Islam tidak dapat disamakan sepenuhnya dengan
sekularisme pendidikan umum; ia memerlukan kerangka asesmen yang mampu
mengintegrasikan akuntabilitas dimensi duniawi (profesionalitas) dengan dimensi ukhrawi
(spiritualitas) sebagai satu kesatuan yang tak terpisahkan (Habibi and Nugroho 2020).

Secara filosofis, landasan evaluasi dalam Islam berakar kuat pada konsep teologis
mengenai introspeksi (muhasabah) dan pertanggungjawaban personal (mas’uliyyah) (Dini
Pepilina et al. 2022). Imperatif ini termaktub secara eksplisit dalam Al-Qur'an Surah Al-
Hasyr ayat 18, yang memerintahkan setiap individu untuk meninjau kembali amal
perbuatannya sebagai bekal masa depan. Dalam tafsir kependidikan, ayat ini menegaskan
bahwa hakikat evaluasi adalah proses muhasabah mendalam untuk mengukur tidak hanya
transfer pengetahuan (transfer of knowledge), tetapi juga transformasi karakter dan moral
peserta didik (Sujana 2005). Evaluasi, dalam pandangan ini, adalah mekanisme kontrol
untuk memastikan integritas nafs (diri) tetap berada pada jalur fitrah.

Namun, realitas empiris di lapangan menunjukkan adanya disparitas yang tajam
antara idealitas filosofis tersebut dengan praktik di institusi pendidikan Islam. Evaluasi
sering kali mengalami reduksi makna yang serius; terjebak pada hegemoni angka dan
formalisme administratif. Proses asesmen cenderung didominasi oleh pendekatan sumatif
dan instrumen berbasis kertas (paper-based test) yang positivistik, sehingga gagal memotret
kedalaman integritas afektif-spiritual yang sejatinya merupakan core value dari pendidikan
agama. Fenomena ini menandakan adanya krisis orientasi, di mana evaluasi berhenti pada
kulit luar kognisi dan gagal menyentuh substansi pendidikan karakter.

Kesenjangan filosofis dan metodologis ini mengakibatkan prinsip-prinsip
fundamental metodologi Tarbiyah, seperti keseimbangan (tawazun), keadilan (‘adalah), dan
kesinambungan (istigamah), belum terinternalisasi secara utuh dalam desain asesmen
modern. Padahal, prinsip-prinsip ini menuntut kerangka penilaian yang objektif dan

komprehensif, yang mampu melacak perkembangan peserta didik secara utuh (kaffah) (Mujib

Rekonstruksi Filosofis. ..
205



Volume 16
Nomor -2
Terbit :31/12/2025

ISSN - 2G85.52" “'l‘t(lf p(«%({(({((dﬂ 464(’(44(1 7’(({0}( e-ISSN :2985'5233

2006). Sekalipun variasi instrumen non-tes seperti observasi dan penilaian proyek mulai
diterapkan, tanpa landasan filosofis yang kokoh, upaya tersebut sering kali berakhir sebagai
rutinitas ceklis administratif tanpa makna (Nizar 2013).

Berangkat dari problematika tersebut, penelitian ini memiliki urgensi akademik untuk
melakukan rekonstruksi filosofis terhadap hakikat evaluasi dalam Pendidikan Islam. Melalui
tinjauan kritis terhadap metodologi Tarbiyah, penelitian ini bertujuan untuk
mendekonstruksi praktik evaluasi yang reduksionis dan menawarkan kerangka konseptual
baru yang memposisikan evaluasi sebagai cerminan nilai Tauhid (Habibi et al. 2025).
Kontribusi teoretis dari studi ini diharapkan dapat memberikan basis yang kokoh bagi
pengembangan instrumen evaluasi yang tidak hanya valid secara psikometrik dalam
mengukur kecerdasan intelektual, tetapi juga autentik dalam menilai pembentukan akhlak

mulia, selaras dengan tujuan akhir pendidikan Islam (Daradjat 1995).

METODE

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan
(Library Research) yang bersifat filosofis-konseptual (Moleong 2019; Muhadjir 1996).
Pemilihan desain ini didasarkan pada karakteristik objek formal penelitian yang berfokus
pada eksplorasi ide, konsep, dan landasan teoretis mengenai hakikat evaluasi pendidikan
yang bersifat abstrak serta melampaui data empiris-kuantitatif. Pendekatan ini diarahkan
untuk melakukan pembacaan ulang (re-reading) secara mendalam guna menemukan struktur
ontologis dan aksiologis evaluasi dalam perspektif Islam. Basis data penelitian
diklasifikasikan ke dalam dua kategori hierarkis, yaitu sumber primer dan sekunder. Sumber
primer meliputi naskah-naskah otoritatif (authoritative texts) yang menjadi landasan normatif,
seperti ayat-ayat Al-Qur'an dan Hadits yang memuat terminologi kunci evaluasi (misalnya:
hisab, bala’, fitnah, dan nazhara), kitab-kitab turats klasik, serta karya pemikir pendidikan
Islam kontemporer yang relevan. Sementara itu, sumber sekunder mencakup artikel jurnal
nasional terakreditasi dan internasional bereputasi, serta literatur mutakhir yang membahas

teori evaluasi modern dan metodologi Tarbiyah (Hasan 2014).

Rekonstruksi Filosofis. ..
206



e o oo o Volume ' 6
Nomor -2
Terbit :31/12/2025

ISSN - 26855233 ﬁ&("ﬂf(l( pe%d(dé‘éaﬂ ,464(2(444 %(4({(/?( e-ISSN . 2985'5233

Proses pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan pendekatan
symbolic content identification, di mana peneliti menelusuri penanda-penanda simbolik
(signifiers) dalam literatur yang mengindikasikan konsep akuntabilitas dan introspeksi.
Untuk mencapai tujuan rekonstruksi filosofis, data yang terkumpul dianalisis menggunakan
perpaduan antara Analisis Konten (Content Analysis) dan Hermeneutika Filosofis melalui tiga
tahapan dialektis (Rame 2014). Tahap pertama adalah reduksi dan kategorisasi konsep untuk
memilah kata kunci esensial seperti tawazun, muhasabah, dan ‘adalah. Tahap kedua berupa
interpretasi analitis-kritis, di mana peneliti melakukan komparasi dan sintesis antara teks
klasik dengan teori evaluasi modern untuk menemukan celah filosofis. Analisis ini bermuara
pada tahap rekonstruksi filosofis, yakni penyusunan kembali serpihan konsep menjadi
kerangka teoretis baru yang utuh. Kerangka ini memposisikan evaluasi sebagai derivasi dari
nilai Tauhid yang mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan spiritual, sehingga
menghasilkan temuan yang tidak hanya valid secara metodologis tetapi juga akuntabel
secara teologis (ukhrawi) (Wahyudi 2020).

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Kritik terhadap Reduksi Evaluasi dalam Pendidikan Islam

Analisis terhadap praksis pendidikan Islam kontemporer menunjukkan adanya
distorsi fundamental pada hakikat evaluasi. Secara normatif, evaluasi dalam Tarbiyah
seharusnya bersifat integratif, menilai kesatuan aspek ‘Agl (kognitif), Qalb (spiritual), dan
Amal (psikomotorik) untuk mencapai kebahagiaan duniawi dan ukhrawi (Nizar 2013; Sayaka
et al. 2025). Namun, temuan menunjukkan terjadinya reduksi epistemologis di mana
evaluasi disederhanakan menjadi rutinitas pengukuran angka-angka akademik yang
positivistik. Fenomena ini mengindikasikan bahwa prinsip Tarbiyah yang holistik telah
tergeser oleh formalisme administratif yang gagal memotret integritas moral peserta didik
(Nuha 2025).

Implikasi dari reduksi ini adalah terjadinya kesenjangan filosofis. Cita-cita
pembentukan Insan Kamil (manusia paripurna) menjadi utopis karena sistem asesmen yang
berlaku tidak didesain untuk mengukur kesalehan atau akhlakul karimah. Prinsip
keseimbangan (Tawazun) terabaikan ketika bobot penilaian afektif-spiritual hanya sekadar
pelengkap administratif (checklist) tanpa instrumen yang autentik (Sidik et al. 2021).

Akibatnya, asas keadilan (‘Adalah) dalam pendidikan tercederai, karena peserta didik dinilai

Rekonstruksi Filosofis. ..
207



e o oo o Volume ' 6
Nomor -2
Terbit :31/12/2025

ISSN - 26855233 ﬁ&("ﬂf(l( pe%d(dé‘éaﬂ ,464(2(444 %(4({(/?( e-ISSN . 2985'5233

secara parsial, mengabaikan potensi ruhiyah yang justru menjadi pembeda utama
pendidikan Islam (Nata, 2005).
B. Metodologi Tarbiyah: Muhasabah sebagai Basis Epistemologi

Untuk mengatasi krisis reduksi di atas, penelitian ini menegaskan bahwa solusi tidak
dapat ditemukan pada adopsi teori evaluasi sekuler semata, melainkan harus kembali pada
metodologi Tarbiyah. Berbeda dengan pendidikan umum, Tarbiyah adalah proses
pemeliharaan fitrah yang berkelanjutan (continuous improvement), yang menuntut evaluasi
bukan sebagai vonis akhir, melainkan sebagai sarana pembinaan (Islah). Dalam kerangka ini,
konsep Muhasabah (introspeksi/akuntabilitas diri) ditemukan sebagai basis epistemologi
yang paling relevan untuk merekonstruksi evaluasi.

Muhasabah, sebagaimana disarikan dari QS. Al-Hasyr: 18, mentransformasi paradigma
evaluasi dari sekadar "audit eksternal" oleh guru menjadi "kesadaran internal" peserta didik
akan pertanggungjawaban di hadapan Ilahi (Abdullah & Panjaitan, 2023). Jika evaluasi
konvensional berhenti pada nilai rapor, metodologi Tarbiyah melalui Muhasabah menjadikan
evaluasi sebagai alat kendali diri (self-control) untuk memastikan sinkronisasi antara ilmu
yang dipelajari dengan amal yang diperbuat. Ini memberikan landasan bahwa validitas
evaluasi Islam tidak hanya ditentukan oleh standar psikometrik, tetapi juga oleh

kemampuannya memicu kesadaran transendental (Sawaluddin, 2018).

C. Rekonstruksi Filosofis: Paradigma Evaluasi Berbasis Tauhid

Berdasarkan kritik reduksi dan landasan metodologi Tarbiyah di atas, penelitian ini
merumuskan kerangka Rekonstruksi Filosofis Hakikat Evaluasi yang mencakup tiga
dimensi fundamental: Ontologi, Teleologi, dan Aksiologi. Bagian ini merupakan sintesis
temuan yang mendefinisikan ulang posisi evaluasi dalam pendidikan Islam.
1. Rekonstruksi Ontologis: Hakikat Evaluasi sebagai Ujian Integritas (Bala’)

Secara ontologis, penelitian ini merekonstruksi hakikat evaluasi dengan menariknya
keluar dari sekadar definisi teknis pengukuran capaian belajar, menuju pemaknaan yang
lebih transendental sebagai manifestasi ujian kehidupan (Bala” atau Fitnah) dalam skala

mikro pendidikan. Dalam perspektif ini, momen evaluasi di ruang kelas dipandang sebagai

Rekonstruksi Filosofis. ..
208



e o oo o Volume ' 6
Nomor -2
Terbit :31/12/2025

ISSN - 26855233 ﬁ&("ﬂf(l( pe%d(dé‘éaﬂ ,464(2(444 %(4({(/?( e-ISSN . 2985'5233

simulasi dari mekanisme ujian Ilahi yang bertujuan untuk menyingkap kualitas asli
seseorang. Konsep Bala” dalam terminologi Al-Qur'an tidak dimaknai sebagai penderitaan,
melainkan sebagai mekanisme seleksi alamiah dan spiritual untuk menguji ketangguhan
iman serta ilmu. Oleh karena itu, status ontologis sebuah ujian atau asesmen mengalami
elevasi; ia bukan lagi sekadar rutinitas administratif untuk mengisi rapor, melainkan sebuah
proses sakral untuk memvalidasi apakah ilmu yang telah diterima peserta didik mampu
bertahan ketika dihadapkan pada tantangan integritas dan kejujuran.

Implikasi dari pergeseran ontologis ini secara fundamental mengubah objek yang
dievaluasi. Dalam paradigma baru ini, fokus penilaian tidak lagi berhenti pada lembar
jawaban atau skor kognitif semata, melainkan menembus hingga ke kedalaman integritas
nafs (jiwa) peserta didik secara menyeluruh. Hakikat evaluasi adalah proses pembuktian
kualitas taqwa, di mana aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik dinilai sebagai satu
kesatuan organik yang tak terpisahkan (organic unity), sebagaimana ditegaskan oleh
Wahyudi (2020). Temuan ini secara tegas menolak dikotomi antara ilmu umum dan ilmu
agama dalam penilaian; sebaliknya, ia memandang bahwa kecerdasan intelektual tanpa
kejujuran moral adalah kecacatan ontologis. Setiap prestasi akademik, dengan demikian,
diposisikan sebagai amanah; sebuah titipan Tuhan yang harus dipertanggungjawabkan

bukan hanya kebenarannya secara ilmiah, tetapi juga integritasnya secara etis.

2. Rekonstruksi Teleologis: Orientasi Akuntabilitas Ukhrawi

Secara teleologis, rekonstruksi ini menawarkan pergeseran paradigma yang radikal
dalam menetapkan tujuan akhir penilaian, yakni bergerak dari short-term academic
achievement (capaian akademik jangka pendek) menuju long-term ukhrawi accountability
(akuntabilitas akhirat jangka panjang). Dalam sistem pendidikan konvensional, evaluasi
sering kali terhenti pada fungsi pragmatis sebagai alat seleksi kelulusan, penentu strata
sosial, atau pemenuhan standar administratif semata. Namun, dalam kerangka pendidikan
Islam yang direkonstruksi, tujuan evaluasi melampaui batas-batas material tersebut. Ia
bertujuan untuk melakukan validasi substantif terhadap output pendidikan: mengukur

sejauh mana transfer ilmu pengetahuan telah berhasil bertransformasi menjadi internalisasi

Rekonstruksi Filosofis. ..
209



Volume 16
Nomor -2
Terbit :31/12/2025

ISSN - 2G85.52" “'l‘t(lf p(«%({(({((dﬂ 464(’(44(1 7’(({0}( e-ISSN :2985'5233

nilai atau akhlakul karimah (Hasan 2014). Artinya, keberhasilan pendidikan tidak lagi
didefinisikan oleh tingginya angka kognitif, melainkan oleh seberapa kuat ilmu tersebut
membentuk karakter peserta didik yang saleh dan beradab.

Lebih jauh, rekonstruksi ini memposisikan evaluasi memiliki fungsi ganda (dual
function) yang integratif. Di satu sisi, ia berfungsi secara horizontal sebagai mekanisme
umpan balik (feedback loop) yang kritis untuk perbaikan kurikulum dan strategi pembelajaran
di dunia. Di sisi lain, dan yang lebih esensial, ia berfungsi secara vertikal sebagai simulasi
awal dari pertanggungjawaban amal di akhirat, sebagaimana diisyaratkan dalam spirit QS.
Al-Alaq ayat 1-5 tentang kewajiban membaca (belajar) atas nama Tuhan. Dengan demikian,
desain sistem evaluasi tidak boleh sekadar berorientasi pada pencapaian prestise akademik
atau kompetisi ranking antar siswa. Sebaliknya, sistem tersebut harus dirancang secara
filosofis untuk memfasilitasi peserta didik mencapai derajat kemuliaan di sisi Allah,
menjadikan setiap momen ujian sebagai latihan kesadaran bahwa setiap ilmu yang diperoleh

menuntut pertanggungjawaban moral di hadapan Sang Pencipta.

3. Rekonstruksi Aksiologis: Derivasi Nilai dalam Prinsip Evaluasi

Secara aksiologis, penelitian ini melakukan derivasi ulang terhadap nilai-nilai dasar
evaluasi, memastikan bahwa setiap prinsip teknis yang diterapkan bernafaskan Tauhid dan
tidak bebas nilai (value-free). Dalam kerangka ini, prinsip Keadilan (“Adalah) mengalami
redefinisi yang mendalam; ia tidak lagi dimaknai secara dangkal sebagai pemberian soal
yang sama untuk semua siswa (egalitarianisme formal), melainkan dimaknai sebagai
proporsionalitas dalam menempatkan potensi manusia. Keadilan dalam evaluasi Islam
menuntut adanya pemberian bobot yang seimbang antara kecerdasan akal (cognitive mastery)
dan kebersihan hati (spiritual purity). Menilai peserta didik semata-mata dari kemampuan
menghafal teks, sambil mengabaikan kesalehan perilaku mereka, dianggap sebagai bentuk
kedzaliman metodologis (Kusmanto et al. 2024). Oleh karena itu, instrumen evaluasi harus
mampu menangkap dimensi esoteris siswa, memastikan bahwa mereka yang unggul secara

akhlak mendapatkan apresiasi yang setara dengan mereka yang unggul secara akademik.

Rekonstruksi Filosofis. ..
210



Volume 16
Nomor -2
Terbit :31/12/2025

ISSN - 2G85.52" ﬁ“"‘t(lf p(«%({(({((dﬂ 464(’(44(1 7’(({0}( e-ISSN :2985'5233

Selanjutnya, dimensi aksiologis ini dimanifestasikan melalui prinsip Kejujuran
(Siddiq) dan Kesinambungan (Istiqamah) yang membingkai etika pelaksanaan evaluasi.
Prinsip Siddiq menuntut transparansi hasil bukan sebagai ajang untuk mempermalukan atau
menghakimi kekurangan siswa, melainkan sebagai mekanisme tabayyun (klarifikasi) dan
bahan introspeksi kolektif antara pendidik dan peserta didik (Wahyudi, 2020). Evaluasi
menjadi ruang dialogis yang jujur untuk memetakan kelemahan diri demi perbaikan.
Sementara itu, prinsip Istigamah menegaskan bahwa pendidikan dan evaluasinya adalah
proses sepanjang hayat (long-life evaluation). Evaluasi tidak boleh bersifat insidental atau
terputus-putus, melainkan harus konsisten mengawal pertumbuhan peserta didik,
memastikan bahwa grafik perkembangan moral siswa terus menanjak seiring dengan

bertambahnya volume keilmuan mereka (Hasan, 2014).

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa hakikat evaluasi dalam Pendidikan Islam tidak
dapat direduksi sekadar sebagai instrumen teknis pengukuran capaian akademik, melainkan
harus dipahami sebagai mekanisme Muhasabah sistemik yang berakar pada metodologi
Tarbiyah. Melalui rekonstruksi filosofis yang dilakukan, studi ini menetapkan pergeseran
paradigma evaluasi dalam tiga dimensi fundamental: secara ontologis, evaluasi diposisikan
sebagai manifestasi ujian integritas (Bala’) yang menyatukan dimensi kognitif, afektif, dan
psikomotorik dalam satu kesatuan organik; secara teleologis, orientasi penilaian melampaui
validasi kelulusan duniawi menuju akuntabilitas ukhrawi; dan secara aksiologis, prinsip-
prinsip evaluasi seperti keadilan (‘adalah) dan kejujuran (siddiq) dimaknai ulang sebagai
instrumen untuk menyeimbangkan kecerdasan akal dengan kebersihan hati.

Implikasi teoretis dari rekonstruksi ini menuntut transformasi sistem asesmen
pendidikan Islam dari pola yang bersifat menghakimi (judgemental) menjadi membina
(transformasional). Sistem evaluasi berbasis Tauhid harus dirancang untuk memotret profil
peserta didik secara utuh (kaffah), di mana setiap angka prestasi akademik harus
terkonfirmasi oleh indikator kesalehan spiritual dan sosial. Dengan demikian, evaluasi

berfungsi strategis sebagai wahana internalisasi nilai dan introspeksi diri, memastikan

Rekonstruksi Filosofis. ..
211



Volume 16
Nomor -2
Terbit :31/12/2025

ISSN - 2G85.52" “'l‘t(lf p(«%({(({((dﬂ 464(’(44(1 7’(({0}( e-ISSN :2985'5233

lahirnya generasi Insan Kamil yang tidak hanya kompeten secara profesional, tetapi juga
memiliki integritas moral yang kokoh sebagai wujud pertanggungjawaban kepada Allah

SWT.

DAFTAR PUSTAKA

Daradjat, Zakiyah. 1995. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Dini Pepilina et al. 2022. “ANALISIS PEMIKIRAN IKHWAN AL-SHAFA DAN
RELEVANSINYA DENGAN PENDIDIKAN DI INDONESIA.” JIT: Jurnal Ilmu Tarbiyah
1(1 SE-Terbitan):11-22. doi: 10.5717 /jit.v1il.

Habibi, Rohim et al. 2025. “Transformative Social Spirituality Among Santri Gobal Gabul: An
Ibn Khaldunian Study Of Hidden Curriculum.” Jurnal El-Tarbawi 18(2):347-367. doi:
10.20885/ tarbawi.vol18.iss2.art8.

Habibi, Rohim, and Widiyatmoko Agus Nugroho. 2020. “Pendidikan Etika Lingkungan
Dalam Kultur Sekolah Dasar Berbasis Agama Dan Alam.” Ibriez Jurnal Kependidikan
Dasar Islam Berbasis Sains 5(2):254-68. doi: https://doi.org/10.21154 /ibriez.v5i2.107.

Hasan, A. 2014. Evaluasi Pendidikan Islam: Konsep Dan Implementasi. Jakarta: Rajawali Press.

Kusmanto, Adi et al. 2024. “MENUMBUHKAN KEDISIPLINAN MELALUI PENERAPAN
REWARD AND PUNISHMENT DALAM KULTUR SEKOLAH PESANTREN.” Tarbiyah:
Jurnal Pendidikan Agama Islam 3(1):40-54.

Kusmanto, Adi et al. 2025. Dasar-Dasar Pendidikan. 1. Blora: Meta Nusantara.

Moleong, Lexy J. 2019. Metodologi Penelitian Kualitatif. Jakarta: Rosda Karya.

Mubhadjir, Noeng. 1996. Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Rake Sarasin.

Mujib, Abdul. 2006. Hakikat Evaluasi Dalam Perspektif Filsafat Ilmu Pendidikan. Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada.

Nizar, Syamsul. 2013. Filsafat Pendidikan Islam Pendekatan Historis, Teoritis, Dan Praktis.
Jakarta: Ciputat Press.

Nuha, Farahah Kamilatun. 2025. “The Role of Teachers in Shaping Islamic Education Values
in Elementary Schools Theory: Social Construction Peter L Berger.” International Journal
of Basic Educational Research 2(1):15-20. doi: 10.14421/ijber.v2i1.8157.

Rahayu, Fitriani. 2021. “Substansi Evaluasi Pendidikan Dalam Perspektif Pendidikan Islam.”
Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan Islam 13(2):95-104.

Rame, Gustaf R. 2014. “THERMENEUTIKA FENOMENOLOGIS PAUL RICOEUR.” Missio
Ecclesiae 3(1):1-16. doi: 10.52157 /me.v3i1.33.

Sayaka, L. S. I. et al. 2025. “Moderation In The Qur’an: Building Pluralism Through The
Principle Of Wasatiyyah (Case Study Of Surah Al-Hujurat 49: 13).” ... Jurnal Pemikiran
Dan ....

Sidik, S. J. et al. 2021. “Nilai-Nilai Keimanan Dalam Pemikiran Sejarah Ibnu Khaldun Pada
Kitab Al-Muqaddimah.” Tawazun: Jurnal Pendidikan Islam.

Sujana, Nana. 2005. Hakikat Dan Pentingnya Evaluasi Dalam Pendidikan Islam. Bandung:
Minorrahman Press.

Rekonstruksi Filosofis. ..
212



Volume 16

Nomor -2

Terbit :31/12/2025
e-ISSN

ISSN - 2085.523 Junwal Pendidiban Agama Tolam : 2985-5233

Wahyudi, I. 2020. Evaluasi Pembelajaran Dalam Perspektif Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka
Setia.

Rekonstruksi Filosofis. ..
213



